
Historia Regiones y fronteras  

 

 

EL LUGAR DE LO INDÍGENA EN EL IMAGINARIO NACIONAL 
 

AUTORA: CANTERO BENÍTEZ, MARINA AURELIA 
 

Universidad Nacional del Este. 
Facultad de Ciencias Económicas. 

Ciudad del Este, Paraguay 
cantmarina@gmail.com 

 

 

 

RESUMEN 

Este trabajo pretende ofrecer un esbozo sobre el lugar que ocupa lo indígena en el imaginario nacional, para ello hace 
una revisión historiográfica a modo de comprender la posición a que fueron consignados los mismos desde el proceso 
de formación del estado- nación hasta la actualidad. De esta manera se advierte que lo indígena como componente de 
la identidad nacional adopta connotaciones disímiles, según la intención del discurso, por un lado puede representar 
la bravura, la garra de “una raza” y por el otro, lo indígena sirve para denigrar, descalificar y fundamenta la exclusión 
de esa alteridad doblemente representada.  De esta manera idea de nación se edificó sobre la negación del 
componente indígena, incluso asumiendo y exaltando el mestizaje hispano- guaraní.  
 
Palabras claves: Lugar del indígena, revisión historiográfica, imaginario nacional.  

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



+

 

 

1. INTRODUCCIÓN 

 

Este trabajo pretende ofrecer un esbozo sobre el lugar de lo indígena en el imaginario nacional. Uno de 

los mitos fundacionales reside en el “mestizaje”.  Efectivamente, en Paraguay se ha dado un mestizaje 

hispano-guaraní (ypor supuesto, entre europeos y otros grupos étnicos) además del mestizaje genético, se 

dio el simbólico. (MELIA, 2012)  

 Vemos que la historiografía oficial supuso la permanente negación del componente indígena. Negación 

que asume carácter legal en el decreto presidencial del 7 de octubre de 1848. La ciudadanía paraguaya 

conferida a los indígenas representó la anulación (legal) de su condición de alteridad, en un esfuerzo por 

homogeneizar la nación paraguaya, además de ser un mecanismo para expropiar los territorios 

ancestrales. Mientras tanto, lo que permanece es el guaraní que se hegemonizó e invisibilizó otras 

variantes dialectales y a su vez ha sido objeto de una y múltiples colonizaciones. (TELESCA, 2012) 

Lo indígena fuertemente combatido reaparece homogeneizado más tarde en los discursos nacionalistas, 

esos componentes indígenas estarían en bienes inmateriales (valentía, gallardía, bravura, etc.)  Y ha 

servido para movilizar a los soldados paraguayos en los campos de batalla sobre la ficción de la “heroica 

raza guaraní”. Creemos entonces, que negado de la identidad "nacional", lo indígena es el otro, el 

negativo del paraguayo, mediante el cual el paraguayo se afirma, por lo tanto, es importante repensar el 

lugar que ocupa el indígena dentro de este proceso historiográfico a modo de comprender que la negación 

permanente a la que sigue expuesto es resultado de un sistemático mecanismo de exclusión y expoliación 

a los que estuvieron y siguen estando expuestos.    

2. OBJETIVOS 

Objetivo General. 

1. Repensar el lugar de lo indígena en el imaginario nacional. 

Objetivos específicos. 

1. Revisar la historiografía oficial a modo de comprender el lugar que ocupa el indígena en este 

contexto. 

2. Reflexionar sobre ambivalencia de lo indígena en el discurso nacional. 

 

 



 

 

 

3.MARCO TEÓRICO. 

3.1 Primeros tiempos. 

La identidad nacional se ha edificado sobre el mestizaje y esa “conciencia mestiza es más un producto 

historiográfico asumido por los contemporáneos” (TELESCA, 2012, p.7) El caso es, en Paraguay se ha 

dado un mestizaje hispano-guaraní y por supuesto, entre europeos y otros grupos étnicos. Este mestizaje 

no se dio de forma armónica como sugiere el mito fundacional. Introducido el sistema de“parentesco”, a 

través del cuñadazgo las mujeres guaraníesterminaron sometidas. 

El sistema introducido por los españoles (parentesco) significó en realidad un 
ocaso demográfico del pueblo guaraní, del que se espantaban los mismos 
conquistadores y encomenderos, que redujeron en menos de 70 años a la 
población guaraní a una cuarta parte. Así lo dice el informe de 1620 del jesuita 
Marciel de Lorenzana. (MELIA, 2011, p. 307) 

La poligamia como lo sugiere Meliá no fue una práctica de aspecto puramente sexual sino sirvió para 

ampliar los lazos de parentesco y su vez representó un sistema económico, es decir, el mayor número 

posible de mujeres sometidas a la servidumbre. 

La “poligamia” hispano-guaraní no es una cuestión de desenfreno sexual o 
falta de prejuicios raciales, términos en que a veces se ha querido encerrar la 
discusión, sino que traduce la interferencia de una mentalidad explotadora 
sobre la mujer y sus parientes, que no se ha de buscar entre los guaraníes, sino 
en el nuevo sistema económico introducido, que procuraba el mayor número 
posible de brazos agrícolas al menor precio.(MELIA, 2011,p. 305) 

                     En su trabajoLa historiografía paraguaya y los afrodescendientes, Ignacio Telesca revisa los 

antiguos censos, en busca de información acerca de la composición étnica del Paraguay durante la 

conquista y la colonia. Según los datos levantados por Telesca, el primer contingente de españoles a 

Paraguay no superaría las 3.000 personas; número que se redujo por el retorno de éstos a Europa, por la 

muerte y por la dispersión a otras regiones. La inmigración femenina fue casi nula. El mestizaje se 

produjo fundamentalmente en el siglo XVI, pero continuó luego, entre los mismos mestizos con otros 

indígenas y la población afrodescendiente; dicho sea de paso, hasta finales del siglo XVIII, uno de cada 

dos asuncenos era negro o mulato. Según los primeros censos, la población indígena sería del 62,6%, 

mientras que la no indígena (incluyendo españoles y afrodescendientes) habría sido del 37,4%. Apenas 22 

años después, con la expulsión de los jesuitas, la población indígena pasa a ser del 31,3% y la no indígena 

del 68,7%. Los números prácticamente se invierten. Según Telesca, los indígenas pasaban a integrar la 

sociedad como mestizos, categoría que por cierto no existía en esos censos. La que existía era la de 

españoles pobres, y por ende, españoles. Con la independencia en 1811 la categoría de “español” fue 

trocada por la de “paraguayo. 



-

Entonces, el mestizaje no es propiamente genético sino simbólico, el indígena se "hispaniza" y renuncia a 

su ser guaraní, conservando apenas la lengua, una lengua que por cierto ha sido colonizada, y vaciada de 

sus significados culturales primordiales, para ser colonizada por los significados occidentales, o 

españoles. 

La lengua guaraní criolla, que al final del periodo colonial ya pretendía ser la 
lengua nacional, para bien y para mal, presentará una serie de notas que la 
caracterizan.Seguirá siendo una lengua ágrafa, que en su evolución se decanta 
más por los hispanismos que por los neologismos, pierde riqueza morfológica y 
simplifica los matices de aspecto temporal y modal, lo mismo que pierde 
precisión en el uso de los adverbios y otras partículas. La riqueza lexicográfica 
se desgasta y erosiona con el paso de los años y en la gramática adopta no 
pocos recursos del castellano, aun manteniendo el vocabulario guaraní. 
.(MELIA,2011,p.312) 

La lengua guaraní fue sustraída para construcción de la identidad en el proceso de formación de la nación 

paraguaya, es lo que permanece de ese “mestizaje”, como ya hemos dicho, no sin antes ser colonizada. Lo 

indígena queda recluida en la lengua, y es proclamada como factor cohesivo de la sociedad paraguaya, sin 

embargo, hasta la Constitución Nacional de 1992 no adquiere carácter legal. “La colonialidad paraguaya 

seguía, así, una trayectoria nunca desmentida que consistía en no dejar que las sociedades indígenas se 

mantuvieran diferenciadas, ni siquiera en sus pueblos de indios. El indígena estaba condenado a 

desaparecer”. (MELIA, 2011, p. 318) 

3.2 La formación de la nación paraguaya. 

Durante el periodo independiente, el estado se esfuerza por mantener las relaciones amistosas con las 

comunidades indígenas dispersas por el país. Si bien, en ese mismo periodo, Telesca el autor que estamos 

siguiendo destaca que en las escuelas se hacía hincapié para eliminar el guaraní. Podemos pensar 

entonces que lo indígena homogeneizado en lo guaraní sólo podía existir en la barbarie alejado de las 

instituciones en donde lo primordial era castellanizar.  Melià ve como paradójico que la castellanización 

en América, fue masiva luego de la independencia, ya que la burguesía criolla sentía menosprecio hacia 

lo indio. (.MELIA, 1993, p. 42) 

Ya explorando el periodo constitucional, durante el gobierno de Don Carlos Antonio López, hallamos un 

nuevo lugar al indígena. El decreto presidencial del 7 de octubre de 1848, enel Art. 1º “Se declara 

ciudadanos de la República a los indígenas de los 21 Pueblos siguientes.”, comotambién en el Art. 11 “Se 

declaran propiedades del Estado los bienes, derechos y acciones de los mencionados 21 pueblos de 

naturales...” 

Este decreto no fue sino una forma de expoliación, de apropiación del territorio indígena.  La ciudadanía 

paraguaya conferida a los indígenas representó la anulación de su condición de alteridad, fue entonces 

que se promovió la sustitución de los apellidos indígenas, otra forma solapada de rechazo.  Así la 

formación de esa ficción que se ha dado en llamar "nación paraguaya" parte de la negación del 

componente indígena de la sociedad -a pesar de que algunos sobrevivan dentro de la vigilancia y la 

persecución.La constitución de la nación no supuso la protección de sus habitantes originarios, la práctica 



-

colonial persiste en los periodos siguientes. La guerra grande1  (1865-1870) agudiza la miseria de las 

comunidades indígenas al igual que el resto de la población paraguaya diezmada por la contienda. En el 

proceso de reconstrucción nacional la venta de las tierras del estado a mano privada se vuelve otro factor 

de exclusión de lo indígena.   

Dos grandes empresas se hicieron con una porción considerable del territorio 
nacional: la firma Carlos Casado en el Alto Paraguay y La Industrial Paraguaya 
S.A. en la zona de Alto Paraná. La firma Casado, concretamente, despreció a 
los pueblos indígenas que atrajo hacia sí, los destruyó física y moralmente, les 
robó la lengua y la cultura; es decir, les robó el territorio y el modo de ser –el 
alma–; pretendió conscientemente hacerlos despreciables quitándoles su 
dignidad. Los pueblos indígenas son atraídos hacia las fábricas y puestos de 
trabajo, con grave detrimento para su cultura, su lengua y sistema económico. 
(MELIA, 2011,p.321) 

La firma de Carlos Casado privatizó gran parte del Chaco paraguayo, si en periodos anteriores no existía 

gran interés por esta región desde principio del siglo XX la perspectiva cambió, la extracción de tanino 

requería mano de obra barata que soportara condiciones adversas, entonces las fábricas irrumpieron el 

territorio donde se concentraba mayormente las comunidades indígenas chaqueñas que hasta entonces 

estaban aislados de los paraguayos. Vemos aquí claramente que la división del trabajo está asociada a la 

raza.  Así se impuso lo que Aníbal Quijano llama “un sistema de división racial del trabajo”. 

a. La otra guerra. 

Si con la privatización de las tierras agudizaba los modos de ser de los indígenas, con la guerra del Chaco 

(1932-1935) la situación colapsó. La guerra se desarrolló totalmente en territorio chaqueño y entre dos 

ejércitos nacionales, Paraguay y Bolivia, pero hubo “otra guerra” cuyos protagonistas no aparecen en la 

historiografía nacional, pareciera que toda la guerra se desarrollara en un espacio vacío y deshabitado. 

Nicolás Richards el compilador del libro, La mala guerra. Los indígenas en la guerra del Chaco de 1932-

1935; se sorprende con los relatos historiográficos que niegan totalmente la presencia indígena en el 

territorio del conflicto, como si los indígenas fueran “transparentes”. La dimensión colonizadora de la 

guerra es innegable, fue una campaña de ocupación militar.  Los campamentos indígenas sirvieron de 

fortines lo que impuso el desplazamiento masivo, la conscripción forzada, la utilización de los recursos 

económicos y humanos, la conformación de milicias indígenas, y sobre todo la recolocación en misiones 

y reservas, como es caso de los Maká.El general ruso Juan Belaeiff, quien estableció contacto y demostró 

especial interés para protegerlos de la guerra, los trasladó en un terreno de 335 hectáreas, denominado 

Fraile Bartolomé de las Casas; estas tierras fueron concedidas por decreto Nro. 2190, de enero de 1944. 

(RICHARDS, 2008, p, 9) 

 

 

 

                                                           
1
Denominada la Guerra Contra la Triple Alianza(1865- 1870) Los aliados Brasil, Argentina, Uruguay, 

contra el Paraguay.   



-

b. Stroessner y la resistencia indígena. 

La historia del Paraguay está marcada por una serie de acontecimientos desestabilizadores, la propia 

conquista, la colonia, las guerras, las revoluciones, a las que se suma treinta y cuatro años de dictadura del 

Gral. Alfredo Stroessner. El indígena aunque mayormente negado en la historiografía nacional en este 

largo proceso, siempre estuvo presente y ha padecido las más crueles consecuencias en el anonimato.  

Alfredo Stroessner asume la presidencia del país el 1954, y en muy corto periodo de gobierno instituyó la 

lengua guaraní como materia de enseñanza en la capital, y en el año 1961 se creó el Instituto lingüístico 

Guaraní del Paraguay. En el discurso stronista la lengua guaraní sirvió de componente aglutinador de la 

población paraguaya, validando la idea de la raza hispano-guaraní a través de ella.  

La política desarrollista del gobierno de Stroessner se extendió aún más sobre el territorio chaqueño, las 

colonias de menonitas se fundaron en comunidades indígenas, con respaldo del estado. Así como el 

Chaco, la expansión se trasladó hacia el oriente, con la apertura de la llamada frontera agrícola, los 

yerbales de Alto Paraná y Canindeyú, estas tierras estaban pobladas ancestralmente por los Avá Guaraní y 

los Pãi Tavyterã (Kaiowá en Brasil) pasaron a ser ocupadas por campesinos paraguayos y los colonos 

llegados del Brasil.(HORTS,2011) 

De todos las persecuciones padecidas durante la dictadura stronista por las comunidades indígenas 

creemos ninguna supera el intento de exterminio de los Aché, denominados despectivamente “Guayaki”, 

que salieron al descubierto mediante el etnógrafo León Cadogan. Este relato registra una verdadera 

cacería humana. 

A fines del mes de agosto de 1971, con motivo de haberse encontrado dos 
vacas muertas pertenecientes a la estancia Naranjillo, y haberse atribuido el 
hecho a los indios guayaki, se organizó una expedición punitiva contra 
ello….unos de los cazadores suele contar que mataron a más de diez guayaki,, 
entre ellos se encontraban mujeres, probablemente madres de los niños que 
fueron traídos.(MELIA, MUZEL, 2011, 96) 

Las expediciones punitivas provocó la casi la desaparición del pueblo Ache, la cacería era permitida, nose 

constituía en crimen. Los peones cazaban, mataban y vendían a los mismos impunemente. La 

intervención del estado prácticamente era inexistente. 

Al tiempo que los Ache eran asesinados brutalmente por peones de estancia y campesinos que los 

reclutaba para la venta, el trueque y la esclavitud, al este del país la construcción de la represa “Itaipu 

Binacional”, representaba el desplazamiento de los mbya guaraní, a reservas impuestas. Grandes 

extensiones de bosques quedaron bajo agua, que formaba parte del territorio guaraní; lejos de ser un 

espacio despoblado, para los Guaraníes el territorio es el tekoha, el lugar donde es posible ser. La palabra 

guaraní, teko, significa modo de ser, modo de estar, cultura o condición, mientras que ha significa lugar: 

“Pues bien, tekoha es el lugar donde se dan las condiciones de posibilidad del modo de ser guaraní. La 

tierra, concebida como tekoha, es ante todo un espacio sociopolítico y cultural” (MELIÀ, 2011, p. 135). 

4. METODOLOGIA. 



-

Esta investigación es puramente cualitativa, centra su mirada sobre un fenómeno, es decir, se preocupa 

por comprender en qué lugar fueron consignados los indígenas en el imaginario nacional. Se vale de 

instrumentos de análisis y recopilación de datos puramente teórico bibliográfico y de carácter 

descriptivo.Se hace una revisión bibliográfica por los momentos más significativos de la historiografía 

oficial.  

 

5. RESULTADOS Y DISCUSIONES  

 

En este recorrido por los momentos historiográficos más relevantes del Paraguay, vimos que desde sus 

inicios la idea de nación se edificó sobre la negación del componente indígena, incluso asumiendo y 

exaltando el mestizaje hispano- guaraní. Lo indígena quedaba recluído en la lengua guaraní y servía 

eventualmente en los discursos nacionalistas para referir a una raza superior caracterizada por la valentía, 

más tarde aprovechada como factor estimulante para el soldado paraguayo en los campos batalla.  

Advertimos que lo indígena como componente de la identidad nacional puede adoptar connotaciones 

disímiles, según la intención del discurso, por un lado puede representar la garra de la “raza guaraní” y 

por el otro, lo indígena denigra, descalifica y fundamenta la exclusión de esa alteridad doblemente 

representada.  Así mismo, seevidencia que las secuelas de este periodo se extienden hasta el presente, el 

Instituto Nacional del Indígena (INDI), desde la caída de la dictadura no ha podido desarrollar políticas 

que pongan fin a la discriminación, la expoliación de tierras, la ausencia de asistencia médica, la 

subocupación, y atrás circunstancias que se acentuaron aún más por las permanentes denuncias de 

corrupción dentro de este organismo gubernamental. Mientras tanto, la llegada de los indígenas a las 

principales ciudades es continua, y en ausencia de respuestas, algunos son devueltos a sus comunidades, 

otros se resisten a abandonar el lugar, lo que termina formando asentamientos precarios en las veredas de 

los centros urbanos más importante, de donde siguen elevando sus reclamos, en espera de históricas 

reivindicaciones. 

 Las irrupciones en territorio indígena o lo que queda de ello no ha terminado.La Secretaria Nacional del 

Ambiente y el Ministerio de Obras Públicas y Comunicaciones (MOPC) del Paraguay, por ejemplo entró 

a discutirse la extracción de piedras de Cerro León (Chaco), sitio donde se encuentran los últimos ayoreos 

no contactados, poniendo en grave riesgo la vida y la autodeterminación de los aislados y la integridad del 

territorio. Mientras tanto los Avá Guaraní y los Pãi Tavyterã se ven acorralados por el narcotráfico y el 

cultivo extensivo de la soja que los empuja hacia las ciudades. En los últimos años en Ciudad del Este, los 

mbya guaraní llegaron masivamente y se instalaron en precarios asentamientos, lo que ha aumentado la 

discriminación ya se los ve como potenciales delincuentes, paradójicamente en la ciudad se puede 

observar numerosos murales que hipervisibilizan al indígena del pasado, mientras que delante de los 

mismos murales mendigan los indígenas del presente totalmente invisibilizados.  

 

 



-

 

 

 

6. IMPACTO DESEADO 

 

 La lógica occidental de cierta manera nos predispone a perseguir resultados palpables, como una suerte 

de condicionamiento previo, sin embargo, este trabajo si bien no supone resultados inmediatos, permite 

comprender la ambivalencia de lo indígena en el imaginario nacional, lo que agudiza los prejuicios sobre 

esa otredad no comprendida. En fin, este trabajo ubica al indígena en la historiografía nacional y reconoce 

la presencia permanente de los mismos en la construcción de la formación de estado- nación a pesar de la 

permanente negación, invisibilidad que padecen sistemáticamentedesde entonces hasta la fecha.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



-

7. BIBLIOGRAFIA 

ESCOBAR, T. La belleza de los otros. Asunción: Servilibro.2011. 

HARDER, R. El régimen de Stroessner y la resistencia indígena. Asunción:    Imprenta salesiana, 2011. 

MELIA, B. Mundo Guaraní y el estado paraguayo, en El Reto del Futuro. Asumiendo el legado del 

bicentenario. ABENTE, D, BORDA, D. (Eds) Asunción.  Ministerio de Hacienda de la República del 

Paraguay. Obra elaborada con la colaboración de la CAF – Banco de Desarrollo de América Latina. 2011. 

METRAUX, A. Etnografía del Chaco. Asunción. El lector.1996.  

RICHARD, N. (Editor) Mala guerra: Los indígenas en la Guerra del Chaco, 1932-1935, Asunción: 

Servilibro. 2008  

ROA, A. Compilador. Culturas Condenadas. Asunción: Servilibro, 2011. 

TELESCA, I. La historiografía paraguaya y los afrodescendientes. Disponible en: 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/sursur/AFRICAN/10tele.pdf.  Acceso el 4 de diciembre del 

2014.  

TELESCA, I. La identidad étnica de la nación. en El Reto del Futuro. Asumiendo el legado del 

bicentenario. ABENTE, D, BORDA, D. (Eds) Asunción.  Ministerio de Hacienda de la República del 

Paraguay. Obra elaborada con la colaboración de la CAF – Banco de Desarrollo de América Latina. 2011 

QUIJANO, A. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En libro: La colonialidad del 

saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas. Edgardo Lander (comp.) 

CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales, Buenos Aires, Argentina. Julio de 2000. p. 

246. Disponible en la World Wide Web: http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf     

 

 


